
1 

 

Filozofia Boga 
 
 

Zawartość 
 

Filozofia Boga ..................................................................... 1 

DOWODZENIE ISTNIENIA BOGA.................................. 4 

Wprowadzenie ................................................................. 4 

DEMONSTRATIO DEI ESSE ............................................ 6 

DOWODZENIE ISTNIENIA BOGA.................................. 6 

„DROGI” ŚWIĘTEGO TOMASZA ................................. 10 

Wprowadzenie ............................................................... 10 

I. PRIMA VIA – “EX PARTE MOTUS ............................ 12 

I. DROGA PIERWSZA – “Z RUCHU” ............................ 12 

II. SECUNDA VIA – „EX RATINE CAUSAE 

EFFICIENTIS” .................................................................. 16 

II. DROGA DRUGA – “Z PRZYCZYNOWOŚCI 

SPRAWCZEJ” ................................................................... 16 

III. TERTIA VIA –  “EX POSSIBILI ET 

NECESSARIO” ................................................................. 19 

III. DROGA TRZECIA – “Z KONIECZNIOŚCI I 

PRZYGODNOŚCI” ........................................................... 19 

IV. QUARTA VIA – “EX GRADIBUS 

PERFECTIONIS” .............................................................. 22 



2 

 

IV. DROGA CZWARTA – “ZE STOPNI 

DOSKONAŁOŚCI” .......................................................... 22 

V. QUINTA VIA – „EX GUBERNATIONE RERUM” ... 25 

V. DROGA PIĄTA – “Z CELOWOŚCI” ......................... 25 

ESSENTIA DEI ................................................................. 27 

ISTOTA BOGA ................................................................. 27 

I. Immobilitas et aeternitas Dei ...................................... 28 

I. Niezmienność i wieczność Boga ................................ 28 

Deus est immobilis .................................................... 28 

Bóg jest niezmienny .................................................. 28 

Deus est aeternus ....................................................... 28 

Bóg jest wieczny ........................................................ 28 

Deus semper est. ........................................................ 29 

Bóg jest zawsze.......................................................... 29 

I. SIMLICITAS ET UNITAS DEI .................................... 30 

II. PROSTOTA I JEDNOŚĆ BOGA ................................. 30 

Deus est simplex. ....................................................... 30 

Bóg jest prosty. .......................................................... 30 

Dei essentia non est aliud quam suum esse................ 31 

Istota Boga nie jest czymś innym od Jego istnienia. .. 31 

Deus est unus. ............................................................ 32 

Bóg jest jeden. ........................................................... 32 

III. INFINITAS ET PERFECTIO DEI .............................. 33 

III. NIESKOŃCZONOŚĆ I DOSKONAŁOŚĆ BOGA .... 33 

Deus est infinitus secundum essentiam. ..................... 33 

Bóg jest w swojej istocie nieskończony. .................... 33 

Deus est infinitae virtutis. .......................................... 34 

Moc Boża jest nieskończona. ..................................... 34 

Deus est perfectus. ..................................................... 34 

Bóg jest doskonały. .................................................... 34 



3 

 

IV.INTELLIGENTIA DEI ................................................ 36 

IV.ROZUMNOŚĆ BOGA ................................................. 36 

Deus est intelligens. ................................................... 36 

Bóg jest rozumny. ...................................................... 36 

Deus est sua intelligentia. .......................................... 37 

Bóg jest swoją rozumnością. ..................................... 37 

V. VOLUNTAS ET CARITAS DEI ................................. 38 

V. BOŻA WOLA I MIŁOŚĆ ............................................ 38 

Deus est volens. ......................................................... 38 

Bóg podejmuje decyzje. ............................................. 38 

Ipsam Dei voluntatem oportet nihil aliud esse 

quam eius intellectum. ............................................... 39 

Boża wola nie może być czymś innym niż Jego 

rozumność. ................................................................. 39 

 

 



4 

 

 

DOWODZENIE ISTNIENIA BOGA 

 

 
 

 
Wprowadzenie 

 
 

Ipsum esse subsistens Samostny Akt 

Istnienia, to imię Boga w filozofii św. Tomasza. 
Istnienie Boga nie stanowi w prawdzie dla nas 
faktu naocznego i oczywistego, jest jednak 
naukowo udowadnialne. Nauką, która ten dowód 
przeprowadza jest metafizyka bytu jednostkowego. 
Tu, identyfikując przyczyny owego bytu, oprócz 
innych przyczyn, musimy wskazać także na 

zewnętrzną przyczynę istnienia esse tego bytu. 
Byty bowiem, które są dostępne naszemu 

poznaniu nie są substancjami samoistnymi 
podlegają powstawaniu i ginięciu. Przyczyna ich 
istnienia zatem musi znajdować się na zewnątrz 
nich i jest nią Byt, którego struktura umożliwia 
urealnianie na zewnątrz siebie aktów istnienia 
innych bytów. Teza więc o istnieniu Boga – 
Stwórcy jest uniesprzecznieniem wewnętrznej 



5 

 

struktury każdego spotykanego przez nas bytu 
jednostkowego. 

Analizując skutek stworzenia, którym jest 

pochodny od Boga akt istnienia każdego bytu, 
możemy w pewnym zarysie ustalić filozoficznie 
ujętą strukturę Samoistnego Aktu Istnienia. 
Akwinata podkreśla, że o Bogu więcej wiemy, Kim 
nie jest, niż Kim jest. Z tego jednak, że Bóg jest 
Samoistnym Aktem Istnienia wynikają określone 
konsekwencje, dotyczące Jego struktury i 
działania. 



6 

 

 

DEMONSTRATIO 
DEI ESSE 

DOWODZENIE 
ISTNIENIA BOGA 

Est autem in his quae 
de Deo confitemur 
duplex veritatis 
modus. Quaedam 
namque vera sunt de 
Deo quae omnem 
facultatem humanae 
rationis excedunt, ut 
Deum esse trinum et 
unum. Quaedam vero 
sunt ad quae etiam 
ratio naturalis 
pertingere potest, 
sicut est Deum esse, 
Deum esse unum, et 
alia huiusmodi; quae 
etiam philosophi 
demonstrative de Deo 
probaverunt, ducti 
naturalis lumine 
rationis. 

Summa contra 
Gentiles I, cap. 3 

W tym, co wyznajemy na 
temat Boga znajdują się 
prawdy, do których 
dochodzimy na dwa 
sposoby. Pewne, 
mianowicie, rzeczy 
dotyczące Boga, 
przekraczają wszelkie 

zdolności poznawcze 
ludzkiego rozumu, jak np. 
to, że Bóg jest jeden w 
trzech osobach. Pewne 
rzeczy zaś są takie, że 
rozum może w naturalny 
sposób je osiągnąć, tak 
jak to, że Bóg jest i to że 
jest jeden, oraz inne tego 

rodzaju prawdy, które 
filozofofie na drodze 
dowodzenia o Bogu 
przyjmowali, kierując się 
naturalnym światłem 
rozumu. 



7 

 

Duplex est 
demonstratio. Una 
quae est per causam, 
et dicitur propter quid: 
et haec est priora 
simpliciter.  

 

 

Alia est per effectum, 
et dicitur demonstratio 
quia: et haec est per 
ea quae sunt priora 
quoad nos: cum enim 
effectus aliquis nobis 
est manifestior quam 
sua causa, per 
effectum procedimus 
ad cognitionem 
causae.  

 

 
Ex quolibet autem 
effectu potest 

Są dwa typy 
udowadniania czegoś: 
Jedno, które dokonuje się 
wychodząc od przyczyny, 
a które nazywa się 
udowadnianiem 
faktycznym, i to 
udowadnianie dokonuje 
się przede wszystkim i 
wprost.  

Drugie, które dokonuje się 
wychodząc od skutku, a 
które nazywa się 
udowadnianiem 
wyjaśniającym, i to 
udowadnianie dokonuje 
się dzięki tym rzeczom, 
które są nam wcześniej 
znane. Gdy bowiem jakiś 
skutek jest nam bardziej 
oczywisty, niż jego 
przyczyna - to przez 
skutek ten dochodzimy do 
poznania przyczyny.  

Z każdego skutku można 
udowadniać właściwą 



8 

 

demonstrari propriam 
causam eius esse (si 
tamen eius effectus 
sint magis noti quoad 
nos), quia, cum 
effectus dependeant a 
causa, posito effectu 
necesse est causam 
praeexistere.  

 
Unde Deum esse, 
secundum quod non 
est per se notum 
quoad nos, 
demonstrabile est per 
effectus nobis notos. 

Summa Theologiae I, 
2, 2c. 

 

przyczynę jego istnienia 

o ile, oczywiście, ten 
skutek jest nam bardziej 

znany niż jego 

przyczyna. Skutek 
bowiem skoro zależy od 
przyczyny, to konieczne 
jest dla tego skutku, aby 
jego przyczyna istniała 

wcześniej od niego.  

Stąd, to, że Bóg jest – 
skoro nie jest nam to 
znane samo przez się - 
powinno być 
udowadnialne poprzez 
znane nam skutki.  

Wymienione dwa typy 
przeprowadzania dowodów 
wyróżnia już Arystoteles. Polskie 
ich nazewnictwo podajemy za 
M. A. Krąpcem, który ponadto 
tak wyjaśnia różnicę jaka 
zachodzi pomiędzy 
dowodzeniem wyjaśniającym i 
dowodzeniem faktycznym: 
“Pierwsze – pisze – jest 
spełnieniem zdania 
rozkazującego: ...dlaczego x 
jest!? Drugie dowodzenie jest 
spełnieniem rozkazu: udowodnij, 



9 

 
że x jest! M. A. Krąpiec, Dzieła, 
t. IV, Z teorii i metodologii 

metafizyki, Lublin 1994, s. 228. 
Należy dodać, że właściwe dla 
filozofii jest dowodzenie 
wyjaśniające: wzkazywanie więc 

na przyczyny άρχή arche, 

principia poznawanych przez 
nas skutków. 

 



10 

 

 

„DROGI” ŚWIĘTEGO TOMASZA 
 

 

 

 

Wprowadzenie 
 

“Drogi” św. Tomasza często są traktowane 
jako “dowody” na istnienie Boga, będące wyrazem 
i niemalże kwintesencją metafizyki Akwinaty. Nic 
bardziej błędnego! Aby więc właściwie pojmować 
“drogi”, należy wziąć pod uwagę dwie ich istotne 
cechy: 

Po pierwsze więc, drogi nie stanowią 
dowodów na istnienie Boga, lecz są ilustracją tej 

prawdy wiary, która mówi za św. Pawłem 

Apostołem, że rozum ludzki, za pomocą swego 
naturalnego światła, może dojść do stwierdzenia, 
że istnieje Bóg. 

Po drugie, i zgodnie z pierwszym, Tomasz 
wybrał z tradycji filozoficznej te sposoby 
udowadniania istnienia Boga, które uznał za 

dorzeczne warto zwrócić uwagę, że odrzucił tzw. 
ontologiczny dowód św. Anzelma z Canterbury, 
który oparty jest na radykalnie idealistycznym 
pomieszaniu poznania z bytowaniem. Tomaszowe 



11 

 

“drogi” pochodzą zatem z różnych - i 
wykluczających się wzajemnie - tradycji 
filozoficznych. I tak, pierwsza droga jest 
proweniencji arystotelesowskiej, druga – bardzo 
skromnie zarysowana – zdaje się być wyrazem 
własnego Tomaszowego rozumienia bytu, droga 
trzecia jest charakterystyczna dla filozofii arabskiej, 
ze szczególnym uwzględnieniem metafizycznych 
ustaleń Awicenny, czwarta droga jest wyraźnie 
neoplatońska, droga piąta podejmuje pochodzący 
z neoplatonizmu św. Augustyna, lecz wspólny 
wielu odmianom filozofii problem “ordo” – porządku 
świata. 



12 

 

 

 
I. PRIMA VIA – 
“EX PARTE 
MOTUS 
 

 
I. DROGA 
PIERWSZA – “Z 
RUCHU” 
 

 
Prima autem et 
manifestior via est, 
quae sumitur ex parte 
motus. Certum est 
enim, et sensu 
constat, aliqua moveri 
in hoc mundo. Omne 
autem quod movetur, 
ab alio movetur. Nihil 
enim movetur, nisi 
secundum quod est in 
potentia ad illud ad 
quod movetur, movet 
autem aliquid 
secundum quod est 
actu.  
 
 
Movere enim nihil 
aliud est quam 
educere aliquid de 
potentia in actum, de 

To, że istnieje Bóg można 
uzasadnić na pięciu 
drogach. Pierwsza i 
najbardziej wyrazista jest 
ta droga, która pochodzi z 
dziedziny ruchu. Pewne 
jest bowiem i zmysłowo 
potwierdzone, że pewne 
rzeczy na tym świecie 
poruszają się. Wszystko 
zaś, co się porusza jest 
poruszane przez coś 
innego. Albowiem nic nie 
porusza się, jeśli nie jest 
w możności do tego, ku 

czemu jest poruszane 
porusza zaś coś, dzięki 
temu, że jest w akcie. 
Poruszać bowiem coś, to 
przeprowadzać to z 
możności do aktu. Można 
zaś przeprowadzić coś z 



13 

 

potentia autem non 
potest aliquid reduci in 
actum, nisi per aliquod 
ens in actu, sicut 
calidum in actu, ut 
ignis, facit lignum, 
quod est calidum in 
potentia, esse actu 
calidum, et per hoc 
movet et alterat 
ipsum. Non autem est 
possibile ut idem sit 
simul in actu et 
potentia secundum 
idem, sed solum 
secundum diversa, 
quod enim est calidum 
in actu, non potest 
simul esse calidum in 
potentia, sed est simul 
frigidum in potentia. 
Impossibile est ergo 
quod, secundum idem 
et eodem modo, 
aliquid sit movens et 
motum, vel quod 
moveat seipsum. 
Omne ergo quod 
movetur, oportet ab 

możności do aktu, tylko 
przez jakiś byt w akcie, 
tak jak ogień w akcie 
czyni, że drewno, będące 
w możności do palenia 
się, staje się aktualnie 
płonące dzięki rozpaleniu 
przez ten ogień, który w 
ten sposób porusza je i 
przekształca. Nie jest zaś 
możliwe, aby to samo - 
zarazem i w tym samym 
aspekcie – było w akcie i 

możności jest to 

możliwe tylko pod 
różnymi aspektami. Co 
jest bowiem gorące w 
akcie nie może być 
zarazem gorące w 
możności, lecz w 
możności musi być zimne. 
Niemożliwe jest więc, aby 
pod tym samym 
względem i w ten sam 
sposób, coś było 
poruszające i poruszane 
lub poruszałoby się samo 
przez się. Należy więc 

przyjąć, że każdy 



14 

 

alio moveri. Si ergo id 
a quo movetur, 
moveatur, oportet et 
ipsum ab alio moveri 
et illud ab alio.  
 
 
 
 
 
 
Hic autem non est 
procedere in infinitum, 
quia sic non esset 
aliquod primum 
movens; et per 
consequens nec 
aliquod aliud movens, 
quia moventia 
secunda non movent 
nisi per hoc quod sunt 
mota a primo 
movente, sicut 
baculus non movet 
nisi per hoc quod est 
motus a manu. Ergo 
necesse est devenire 
ad aliquod primum 
movens, quod a nullo 

poruszający się jest 
poruszony przez coś 
innego. Jeżeli więc to, 

przez co rzecz porusza 

się też poruszałoby się - 

to należy przyjąć, że i ta 
rzecz została poruszona 
przez coś innego, a także, 
to „coś innego” zostało 
poruszone przez innego 
jeszcze poruszającego. 

Tego zaś ciągu nie 
można prowadzić w 
nieskończoność, 
ponieważ w ten sposób 
nie będzie pierwszego 
poruszającego, a w 
konsekwencji nie będzie 
innych poruszanych, 
ponieważ rzeczy 
poruszające się wtórnie, 
poruszają się tylko wtedy, 
gdy zostaną wprawione w 
ruch przez pierwszego 
poruszającego, tak jak 
laska porusza się tylko 
wtedy, gdy jest poruszana 
przez rękę. Konieczne 
jest więc dojście do 



15 

 

movetur, et hoc 
omnes intelligunt 
Deum.  

Summa Theologiae I, 
2, 3c.\ 

czegoś pierwszego 
poruszającego, przez co 
wszystko inne jest 
poruszane, i co wszyscy 
pojmują jako Boga. 

 

 



16 

 

 

 

 
II. SECUNDA 
VIA – „EX 
RATINE 
CAUSAE 
EFFICIENTIS” 

 

 
II. DROGA DRUGA – 
“Z 
PRZYCZYNOWOŚCI 
SPRAWCZEJ” 
 

 
Secunda via est ex 
ratione causae 
efficientis. 
Invenimus enim in 
istis sensibilibus 
esse ordinem 
causarum 
efficientium, nec 
tamen invenitur, 
nec est possibile, 
quod aliquid sit 
causa efficiens sui 
ipsius; quia sic 
esset prius seipso, 
quod est 
impossibile. Non 
autem est possibile 

Druga droga bierze pod 
uwagę powód przyczyny 
sprawczej. Już w samych 
rzeczach zmysłowych 
znajdujemy bowiem 
porządek przyczyn 

sprawczych nie znajdujemy 

jednak nie jest to bowiem 

możliwe, aby coś było 
przyczyną sprawczą 
samego siebie, ponieważ w 
takim wypadku bytowało by 
wcześniej od siebie 

samego, co właśnie jest 
niemożliwe. Nie jest też 
możliwe aby w porządku 



17 

 

quod in causis 
efficientibus 
procedatur in 
infinitum. Quia in 
omnibus causis 
efficientibus 
ordinatis, primum 
est causa medii, et 
medium est causa 
ultimi, sive media 
sint plura sive unum 
tantum, remota 
autem causa, 
removetur effectus, 
ergo, si non fuerit 
primum in causis 
efficientibus, non 
erit ultimum nec 
medium. Sed si 
procedatur in 
infinitum in causis 
efficientibus, non 
erit prima causa 
efficiens, et sic non 
erit nec effectus 
ultimus, nec causae 
efficientes mediae, 
quod patet esse 
falsum. ergo est 

przyczyn sprawczych 
postępować w 
nieskończoność, ponieważ 
we wszystkich 
uporządkowanych 
przyczynach sprawczych, 
pierwsza jest przyczyna 
czegoś pośredniego, a to, 
co pośrednie jest przyczyną 

ostatniego bez względu na 
to, czy pośrednie jest liczne, 

czy jest tylko jedno. 
Usuwając zaś przyczynę - 
usuwa się też i skutek. Jeśli 
więc nie byłoby pierwszej – 
w porządku przyczyn 
sprawczych – nie będzie też 
ostatniej ani pośredniej. A 
jeżeli postępowałoby się w 
nieskończoność w porządku 
przyczyn sprawczych, nie 
stwierdzi się pierwszej 
przyczyny sprawczej, a 
także jej ostatniego skutku 
ani pośrednich przyczyn 
sprawczych, co jest 
wyraźnym fałszem. 
Konieczne jest więc 
przyjęcie jakiejś pierwszej 



18 

 

necesse ponere 
aliquam causam 
efficientem primam, 
quam omnes Deum 
nominant.  

Summa Theologiae 
I, 2, 3c. 

 

przyczyny sprawczej, którą 
wszyscy nazywają Bogiem. 

 

 

 



19 

 

 

 
III. TERTIA VIA 
–  “EX POSSIBILI 
ET 
NECESSARIO” 
 

 
III. DROGA TRZECIA 
– “Z 
KONIECZNIOŚCI I 
PRZYGODNOŚCI” 

 
Tertia via est sumpta 
ex possibili et 
necessario, quae talis 
est. Invenimus enim 
in rebus quaedam 
quae sunt possibilia 
esse et non esse, 
cum quaedam 
inveniantur generari 
et corrumpi, et per 
consequens possibilia 
esse et non esse. 
Impossibile est autem 
omnia quae sunt, talia 
esse, quia quod 
possibile est non 
esse, quandoque non 
est. si igitur omnia 
sunt possibilia non 
esse, aliquando nihil 

Trzecia droga jest wzięta 
z możliwości i 

konieczności a jest ona 
taka: Znajdujemy bowiem 
wśród rzeczy takie, które 
mają istnienie możliwe i 
nie istnieją, skoro znajduje 

się pewne rzeczy 
powstające i ginące, a 
więc mające możność 
istnieć i nie istnieć. 
Niemożliwe zaś jest, aby 

wszystkie takie rzeczy, 
były od zawsze, ponieważ 
to, co może istnieć – 
niekiedy nie istnieje. Jeśli 
zatem wszystkie rzeczy 
mają możliwość nie 
istnieć, wtedy niegdyś nie 
istniała żadna rzecz. Ale 



20 

 

fuit in rebus. Sed si 
hoc est verum, etiam 
nunc nihil esset, quia 
quod non est, non 
incipit esse nisi per 
aliquid quod est; si 
igitur nihil fuit ens, 
impossibile fuit quod 
aliquid inciperet esse, 
et sic modo nihil 
esset, quod patet 
esse falsum. Non 
ergo omnia entia sunt 
possibilia, sed oportet 
aliquid esse 
necessarium in rebus. 
Omne autem 
necessarium vel 
habet causam suae 
necessitatis aliunde, 
vel non habet. Non 
est autem possibile 
quod procedatur in 
infinitum in 
necessariis quae 
habent causam suae 
necessitatis, sicut nec 
in causis efficientibus, 
ut probatum est. Ergo 

jeżeli to jest prawdą, to 
także nic nie istnieje 

aktualnie, ponieważ to, 
co istnieje – zaczyna 

istnieć przez coś, co już 
istnieje. Jeśli zatem nic 
nie byłoby bytem, 
niemożliwe byłoby, aby 
coś zaczęło istnieć, i w ten 
sposób niczego by nie 
było także i teraz, co w 
jawny sposób jest 
fałszywe. Nie wszystkie 
więc byty są możliwe, lecz 

należy przyjąć, że wśród 
rzeczy jest coś 
koniecznego. Każde zaś 
konieczne albo ma 
przyczynę swojej 
konieczności skądinąd, 
albo jej nie ma. Nie jest 
zaś możliwe, aby 
postępować w 
nieskończoność w 
rzeczach koniecznych, 
które mają przyczynę 
swojej konieczności, tak 

jak i nie można 
postępować w 



21 

 

necesse est ponere 
aliquid quod sit per se 
necessarium, non 
habens causam 
necessitatis aliunde, 
sed quod est causa 
necessitatis aliis, 
quod omnes dicunt 
Deum.  

 

Summa Theologiae I, 
2, 3c. 

 

nieskończoność w 
przyczynach sprawczych, 
co wykazano. 
Najwłaściwsze jest więc 
przyjęcie, czegoś, co jest 
konieczne samo przez się, 
nie mające przyczyny 
swojej konieczności 
skądinąd, lecz stanowiące 
przyczynę konieczności 

innych rzeczy to zaś 
wszyscy nazywają 
Bogiem. 

 

 

 

 



22 

 

 

 
IV. QUARTA VIA 
– “EX GRADIBUS 
PERFECTIONIS” 
 

 
IV. DROGA 
CZWARTA – “ZE 
STOPNI 
DOSKONAŁOŚCI” 
 

 
Quarta via sumitur ex 
gradibus qui in rebus 
inveniuntur. Invenitur 
enim in rebus aliquid 
magis et minus 
bonum, et verum, et 
nobile, et sic de aliis 
huiusmodi. Sed magis 
et minus dicuntur de 
diversis secundum 
quod appropinquant 
diversimode ad aliquid 
quod maxime est, 
sicut magis calidum 
est, quod magis 
appropinquat maxime 
calido.  
Est igitur aliquid quod 
est verissimum, et 
optimum, et 

Czwarta droga wzięta jest 
ze stopni, które znajdują 
się w rzeczach. Istnieje 
bowiem w rzeczach coś 
bardziej lub mniej 
dobrego i prawdziwego, i 

szlachetnego i tak jest 
też z innymi tego rodzaju 

własnościami. Lecz 
„bardziej” i „mniej” orzeka 
się o różnych rzeczach 
według tego, że zbliżają 
się w różny sposób do 
czegoś, co „najbardziej” 
jest, tak jak bardziej 
ciepłe jest to, co zbliża 

się pod względem 

temperatury do 
największego 



23 

 

nobilissimum, et per 
consequens maxime 
ens, nam quae sunt 
maxime vera, sunt 
maxime entia, ut 
dicitur II Metaphysice.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

możliwego ciepła. 
Istnieje zatem coś, co jest 
najprawdziwsze, 
najlepsze i 
najszlachetniejsze, a w 
konsekwencji coś, co jest 
„najbardziej” bytem. 

Albowiem te rzeczy, 
które są „najbardziej” 
prawdą – są też 
„najbardziej” bytami, jak 
mówi się w II ks. 
Metafizyki.  

Autorem Metafizyki jest 
Arystoteles ze Stagiry (384 - 
322 a. Chr.), nazywany przez 
scholastyków po prostu 
„Filozofem”. Jest on – obok 
Platona, którego uczniem i 
najbliższym współpracownikiem 
był przez 20 lat – 
najwybitniejszym uczonym 
starożytnej Grecji, twórcą 
filozoficznego realizmu. 
Pozostawił wiele pism z różnych 
dziedzin nauki: Organon, 
Fizyka, O duszy, Metafizyka 
(Autorem nazwy tego dzieła jest 
Andronikos), Etyka 
Nikomachejska, Etyka 
Eudemejska, Etyka Wielka, 
Polityka, O sztuce. 



24 

 

Quod autem dicitur 
maxime tale in aliquo 
genere, est causa 
omnium quae sunt 
illius generis, sicut 
ignis, qui est maxime 
calidus, est causa 
omnium calidorum, ut 
in eodem libro dicitur. 
Ergo est aliquid quod 
omnibus entibus est 
causa esse, et 
bonitatis, et cuiuslibet 
perfectionis, et hoc 
dicimus Deum.  

Summa Theologiae I, 
2, 3c. 

 

To, o czym mówi się, że 

jest najbardziej „takie” w 

jakimś rodzaju tak jak 
ogień, który jest 
największym ciepłem 
stanowi przyczynę 
wszystkich rzeczy 
ciepłych, jak powiedziane 

jest w tej samej księdze. 
Jest więc coś, co stanowi 
przyczynę istnienia 
wszystkich bytów i 
dobroci, i tego rodzaju 
doskonałości. I to 
nazywamy Bogiem. 

 

 

 

 



25 

 

 

 
V. QUINTA VIA – 
„EX 
GUBERNATIONE 
RERUM” 
 

 
V. DROGA PIĄTA 
– “Z CELOWOŚCI” 
DOSŁOWNIE: „ Z 
ZARZĄDZANIA 
RZECZAMI” 

 

 
Quinta via sumitur ex 
gubernatione rerum. 
Videmus enim quod 
aliqua quae cognitione 
carent, scilicet corpora 
naturalia, operantur 
propter finem, quod 
apparet ex hoc quod 
semper aut frequentius 
eodem modo operantur, 
ut consequantur id quod 
est optimum; unde patet 
quod non a casu, sed ex 
intentione perveniunt ad 
finem. Ea autem quae 
non habent cognitionem, 
non tendunt in finem nisi 
directa ab aliquo 
cognoscente et 

Piątą drogę bierze się z 
zarządzania rzeczami. 
Widzimy bowiem, że te 

byty, którym brakuje 
poznania, mianowicie 
naturalne byty cielesne, 
działają dla celu , co 
staje się jasne na 
podstawie tego, że 
zawsze albo często 
działają w ten sposób, 
aby uzyskać to, co jest 
dla nich najlepsze. Stąd 
jasne jest, że nie przez 
przypadek, lecz z 
zamierzenia, zdążają 
one do celu. Te zaś 

byty, które nie mają 
poznania, nie dążą do 



26 

 

intelligente, sicut sagitta 
a sagittante. Ergo est 
aliquid intelligens, a quo 
omnes res naturales 
ordinantur ad finem, et 
hoc dicimus Deum.  

 

Summa Theologiae I, 2, 
3c. 

 

celu inaczej, jak tylko 
skierowane przez coś 
poznającego i 
rozumiejącego, tak jak 

strzała wystrzelona 
przez strzelca. Jest 
więc coś rozumnego, 
przez co wszystkie 
rzeczy naturalne są 
zarządzane dla 

właściwego celu. I to 
nazywamy Bogiem. 

 

 

 

 

 



27 

 

 

 
ESSENTIA DEI 
 

 
ISTOTA BOGA 
 

 
Ad cognitionem Dei 
oportet uti via 
remotionis.  

Summa contra Gentiles 
I, cap. 14. 

 

Do poznania Boga 
należy użyć drogi 
eliminacji. 

 

 



28 

 

 

 
I. Immobilitas 
et aeternitas 

Dei 
 

 
I. Niezmienność i 
wieczność Boga 

Deus est 
immobilis.  

Cum enim sit 
primum movens, si 
moveretur, necesse 
esset se ipsum vel 
a se ipso, vel ab 
alio moveri.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 4 

Bóg jest niezmienny.  

 

Skoro bowiem jest 
pierwszym 
poruszającym, to jeśli 
sam by się poruszał 
musiałby zostać 
poruszony przez albo 
przez samego siebie, 
albo przez coś innego. 

 

Deus est aeternus. 

Omne enim quod 
incipit esse vel 
esinit, per motum 

Bóg jest wieczny. 

Wszystko bowiem, co 
zaczyna albo przestaje 
istnieć, doznaje tego 



29 

 

vel per mutationem 
hoc patitur. 
Ostensum est 
autem quod Deus 
est omnino 
immobilis. Est ergo 
eternus.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 5 

poprzez ruch albo 
zmianę. Wynika z tego, 
że Bóg jest całkowicie 
niezmienny. Jest więc 
także wieczny. 

 

 
Deus semper est. 

 
Omne enim quod 
necesse est esse, 
semper est: quia 
quod non possibile 
est non esse, 
impossibile est non 
esse, et ita 
nunquam non est. 
Sed necesse est 
Deum esse, ut 
ostensum est. Ergo 
Deus semper est.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 7 

Bóg jest zawsze. 

Wszystko bowiem, co 
istnieje w sposób 
konieczny, jest zawsze. 
Skoro bowiem 
niemożliwe jest, aby nie 
istniało – nie może nie 

istnieć, i wobec tego 
zawsze jest. Istnienie 
Boga jest konieczne – 
jak to zostało wykazane 
– zatem Bóg jest 
zawsze. 



30 

 

 

I. SIMLICITAS ET 
UNITAS DEI 

II. PROSTOTA I 
JEDNOŚĆ BOGA 

 
Deus est simplex. 

 
Omni composito 
necesse est esse 
aliquid prius: nam 
componentia 
naturaliter sunt 
composito priora. Illud 
igitur quod omnium 
entium est primum, 
impossibile est esse 
compositum. Videmus 
etiam in ordine eorum 
quae sunt composita, 
simpliciora priora esse: 
nam elementa sunt 
naturaliter priora 
corporibus mixtis. 
Relinquitur igitur quod 
primum entium oportet 
omnino simplex esse.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 9 

 
Bóg jest prosty. 

We wszelkich złożeniach 
konieczne jest istnienie 
czegoś wcześniej, 
składniki bowiem w 
naturalny sposób są 
wcześniejsze od tego, na 
co się składają. Tak 
samo Ten, który jest 
pierwszy pośród bytów, 
nie może być czymś 
złożonym. Dostrzegamy 
to także wśród bytów 
złożonych, że prostsze 

istnieją wcześniej 
pierwiastki są bowiem w 
sposób naturalny przed 
ciałami złożonymi. 
Pozostaje zatem przyjąć, 
że Byt Pierwszy jest 
całkowicie prosty. 



31 

 

 

Dei essentia non est 
aliud quam suum 

esse. 
 

In quocumque enim 
aliud est essentia, et 
aliud esse eius, oportet 
quod aliud sit quod sit, 
et aliud quo aliquid sit: 
nam per esse suum de 
quolibet dicitur quod 
est, per essentiam vero 
suam de quolibet dicitur 
quid sit: unde et diffinitio 
significans essentiam, 
demonstrat quid est res. 
In Deo autem non est 
aliud quod est, et aliud 
quo aliquid est; cum 
non sit in eo compositio, 
ut ostensum est. Non 
est igitur ibi aliud eius 
essentia, quam suum 
esse.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 11. 

Istota Boga nie jest 
czymś innym od Jego 

istnienia. 

W jakimkolwiek bycie 
czymś innym jest jego 
istota i czymś innym jest 
jego istnienie, ponieważ 
co innego powoduje to, 
że jest, a co innego - to 
czym jest. Albowiem to 
dzięki jego istnieniu 
mówi się o nim, że jest, 
a dzięki zaś jego istocie 
można o nim 
powiedzieć, czym jest. 
Stąd i definicja 
oznaczając istotę, 
informuje czym jest 
rzecz. W Bogu zaś nie 
jest czymś innym to, że 
jest i czymś innym to, 
czym jest, skoro nie ma 
w Nim złożenia, jak to 
zostało wykazane. Nie 
jest zatem w Bogu 
czymś innym Jego 
istota od Jego istnienia. 



32 

 

 

 
Deus est unus. 

Cum igitur ipsum esse 
divinum sit quasi forma 
per se subsistens, eo 
quod Deus est suum 
esse, impossibile est 
quod essentia divina 
sit nisi una tantum. 
Impossibile est igitur 
esse plures deos.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 15 

 
Bóg jest jeden. 

Skoro Boże istnienie jest 
jakby formą istniejącą 
samoistnie, gdyż Bóg 
jest swoim istnieniem, 
niemożliwe jest, aby 
Boża istota nie była 

jedyna niemożliwe jest 
zatem istnienie wielu 
bogów. 

 



33 

 

 

III. INFINITAS ET 
PERFECTIO DEI 

III. 
NIESKOŃCZONOŚĆ I 
DOSKONAŁOŚĆ 
BOGA 

 
Deus est infinitus 

secundum 
essentiam. 

Nec mirum, si id 
quod est simplex, et 
corporea quantitate 
caret, infinitum 
ponatur, et sua 
immensitate omnem 
corporis. 

Compendium 
Theologiae I, cap. 
18. 

 
Bóg jest w swojej istocie 

nieskończony. 
 

Nie jest dziwne to, jeśli 
coś, co jest proste i 
pozbawione ilości 
wyznaczających ciało, 
pojmowane jest jako 
nieskończone i 
przekraczające swoją 
niezmierzonością wszelkie 
ciało. 

 

 

 

 

 

 



34 

 

 
Deus est infinitae 

virtutis. 
 

Hinc etiam apparet 
Deum infinitae 
virtutis esse. Virtus 
enim consequitur 
essentiam rei: nam 
unumquodque 
secundum modum 
quo est, agere 
potest. Si igitur Deus 
secundum 
essentiam infinitus 
est, oportet quod 
eius virtus sit infinita.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 
19. 

 
Moc Boża jest 
nieskończona. 

Z tego także wynika, że 
moc Boża jest 
nieskończona. Moc 
bowiem wynika z istoty 

rzeczy albowiem każdy byt 
może działać na sposób 
tego, czym jest. Jeśli 
zatem Bóg w swej istocie 
jest nieskończony – także i 
Jego moc jest 
nieskończona. 

 
Deus est perfectus. 

 
Cum igitur Deus ex 
hoc infinitus sit quod 
tantum forma vel 
actus est, nullam 
materiae vel 

 
Bóg jest doskonały. 

Skoro więc Bóg jest 
nieskończony z tego 
powodu, że jest tylko formą 
lub aktem, nie 
posiadającym domieszki 



35 

 

potentialitatis 
permixtionem 
habens, sua infinitas 
ad summam 
perfectionem ipsius 
pertinet. Unde etiam 
apparet quod omnes 
perfectiones in 
quibuscumque rebus 
inventas, necesse 
est originaliter et 
superabundanter in 
Deo esse.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 21 

żadnej materii lub 
możności, dlatego Jego 
nieskończoność pociąga 
za sobą najwyższą 
doskonałość. Stąd także 
pochodzi fakt, że wszystkie 
doskonałości, które 
znajdują się jakichkolwiek 
rzeczach, mają swe 
konieczne i nadobfite 
źródło  w Bogu. 

 



36 

 

 

IV.INTELLIGENTIA 
DEI 

IV.ROZUMNOŚĆ 
BOGA 

 
Deus est intelligens. 

Ostensum est enim, 
quod in ipso 
praeexistunt omnes 
perfectiones quorumlibet 
entium 
superabundanter. Inter 
omnes autem 
perfectiones entium 
ipsum intelligere 
praecellere videtur, cum 
res intellectuales sint 
omnibus aliis potiores. 
Igitur oportet deum esse 
intelligentem.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 28 

 
Bóg jest rozumny. 

Jasne jest bowiem, że 
w nim istnieją 
pierwotnie i mają 
nadobfite źródło 
wszystkie doskonałości 
wszelkich bytów. 
Pomiędzy zaś 
doskonałościami 
samych bytów, 
rozumność wydaje się 
być najwznioślejsza, 
skoro byty rozumne są 
znakomitsze od 
wszystkich innych. 
Zatem także Bóg jest 
rozumny. 

 

 

 

 



37 

 

 
Deus est sua 
intelligentia. 

Quodammodo 
comparatur intellectus 
ad intelligere sicut 
essentia ad esse. Sed 
Deus est intelligens per 
essentiam; essentia 
autem sua est suum 
esse. Ergo eius 
intellectus est suum 
intelligere; et sic per hoc 
quod est intelligens, 
nulla compositio in eo 
ponitur, cum in eo non 
sint aliud intellectus, 
intelligere, et species 
intelligibilis. Et haec non 
sunt aliud quam eius 
essentia.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 31. 

 

 
Bóg jest swoją 
rozumnością. 

Relację intelektu do 
rozumności porównuje 
się w pewien sposób z 
relacją istoty do 
istnienia. Lecz Bóg jest 

rozumny przez swoją 

istotę Jego istotą 
bowiem jest Jego 
istnienie. A zatem 
intelekt Boga jest jego 

rozumnością w ten 
sposób, to, że Bóg jest 
rozumny, nie stanowi w 
nim jakiegokolwiek 
złożenia, skoro nie jest 
w Nim czymś innym 
intelekt, rozumność 
oraz dane poznania 
intelektualnego. 
[Dosłownie: postacie 

species intelektualnie 
poznawalne] A 
wszystko to nie jest 
czymś różnym od Jego 
istoty. 



38 

 

 

 

 
V. VOLUNTAS ET 
CARITAS DEI 
 

 
V. BOŻA WOLA I 
MIŁOŚĆ 
 

 
Deus est volens. 

Necesse est Deum 
esse volentem. Ipse 
enim se ipsum 
intelligit, qui est 
bonum perfectum, ut 
ex dictis patet. Bonum 
autem intellectum ex 
necessitate diligitur. 
Hoc autem fit per 
voluntatem. Necesse 
est igitur Deum 
volentem esse.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 32 

 
Bóg podejmuje decyzje. 

Konieczne jest, aby Bóg 
podejmował decyzje. 
Poznaje On bowiem 
siebie samego jako 
doskonałe dobro, jak to 
jasno wynika z tego, co 
już zostało powiedziane. 
Dobro zaś ujęte 
intelektualnie jest w 
sposób konieczny 
miłowane. To zaś 
dokonuje się przez wolę. 
Konieczne jest zatem, 
aby Bóg także 
decydował. 

 

 

 

 



39 

 

 

 
Ipsam Dei 

voluntatem oportet 
nihil aliud esse 

quam eius 
intellectum. 

Oportet igitur 
voluntatem divinam 
esse ipsum bonum 
intellectum. Idem 
autem est intellectus 
divinus et essentia 
divina. Voluntas igitur 
Dei non est aliud 
quam intellectus 
divinus et essentia 
eius.  

Compendium 
Theologiae I, cap. 33. 

 
Boża wola nie może być 
czymś innym niż Jego 

rozumność. 
 

 

Należy więc przyjąć, że 
wola Boża jest samym 
dobrem intelektualnym. 
Tym samym bowiem jest 
Boży intelekt i Boża 
istota. Wola zaś nie jest 
czymś innym niż Jego 
intelekt i Jego istota.  

 

 
 


	Filozofia Boga
	DOWODZENIE ISTNIENIA BOGA
	Wprowadzenie

	„DROGI” ŚWIĘTEGO TOMASZA
	Wprowadzenie


